
دوفصلنامه الاهیات قرآنی
)با رویکرد کلامی(

سال  11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صفحات 11 تا 32

ضوابط تأویل صحیح آیات قرآن کریم راهکار تشخیص روایات تفسیری جعیل
)مطالعه موردی دو روایت ذیل آیات ۲۶ بقره و ۱۷ الرحمن(

احسان نظری1 
سیدعلی دلبری2

چکیده
کریم ناظر به فضائل اهل‌بیت؟عهم؟ هســـتند. این موضوع  بر اســـاس برخی روایات، آیاتی از قرآن 
مورد پذیرش مفســـران و محدثان شیعی واقع شـــده اســـت. غالیان با سوء اســـتفاده از این موضوع، 
تطبیق‌هـــا و تأویل‌هـــاى نامعقـــولى از آیات قـــرآن ارائه و به نـــام حدیث اهل‌بیت؟عهم؟ نشـــر داده‌اند. 
بنابراین، باید در تعامل با روایات تأویلى -به خصوص آن‌هایی را كه افراد متهم به غلوّّ نقل كرده‌اند- 
كرد و تأویلات چالشـــی موجود در روایات را به دقت مورد بررســـی قرار داد. هدف از  بیش‌تر احتیاط 
ایـــن مقالـــه تبیین ضوابط تأویل درســـت و مطرح کردن آن بـــه عنوان یکی از راهکارهای تشـــخیص 
روایات جعلی است. پرسش اصلی تحقیق این است که: »ضوابط تأویل صحیح چیست؟ آیا می‌توان 

ضوابط تأویل صحیح را راهکار تشخیص روایات جعلی تلقّّی نمود؟« 
ایـــن مقالـــه به روش تحلیلـــی- توصیفی و با اســـتناد به منابع کتاب‌خانه‌ای تهیه شـــده اســـت. 
گیری از قانون ســـبر و تقسیم، تمییز  یافته‌ها نشـــان می‌دهد که تأویل صحیح، عبارت اســـت از بهره‌
اصل از حاشیه، اخذ مفهوم کلی از آیه که به منزله کبری برای مورد آیه باشد و عدم مخالفت با قرآن، 
کنار بررســـی ســـندی روایت، می‌تواند مجعول بودن  که در  ســـنت قطعی و ضروریات دین و مذهب 
روایت را مشـــخص ســـازد. در این مقاله هم‌چنین به صورت موردی به بررسی سندی و محتوایی دو 

روایت ذیل آیات ۲۶ بقره و ۱۷ الرحمن پرداخته شده است.
واژه‌های کلیدی: تأویل، روایات جعلی، غلو، ضوابط تأویل.

1. دانشجوی دکتری علوم قرآن و حدیث، دانشگاه علوم اسلامی رضوی، مشهد، ایران، )نویسنده مسئول(.
Email: Ehsan.nazari1375@yahoo.com

گروه علوم قرآن و حدیث، مشهد، ایران.  2. دانشیار علوم قرآن و حدیث، دانشگاه علوم اسلامی رضوی، 
Email: Delbari@razavi.ac.ir
						               پذیـــرش: 1402/06/20     دریافت: 1402/01/26



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

12

مدقمه
۱. بیان مسئله

روایات تطبیقى و تأویلى زیادی، بعضی از آیات قرآن را ناظر به فضائل ائمه؟عهم؟ مى‌دانند که مورد 
پذیرش مفسران و محدثان شیعی واقع شده است. همین امر، سبب شد تا غالیان با پوششى از محبت 
ادعایى نسبت به اهل‌بیت؟عهم؟، تطبیق‌ها و تأویل‌هاى غیرمعقولی از آیات قرآن درآورده و ساخته‌هاى 
خود را به نام حدیث اهل بیت؟عهم؟ نشر دهند. گرچه محدثان شیعه كوشیدند تا این دسته از تأویلات 
جعلی غالیان را گزارش نكنند، با این حال، با مراجعه به کتب حدیثی و کتب تفسیر روایی به احادیثی 
گرچه بطلان آن واضح نبوده و به همین  برمی‌خوریم که حکم به مجعول بودن آن‌ها داده شده است؛ ا
ســـبب به آن کتب راه یافته اســـت. این مقاله در صدد پاســـخ به این ســـوال اســـت که؛ »ضوابط تأویل 
صحیح چیســـت؟ آیا می‌تـــوان ضوابط تأویل صحیح را راهکار تشـــخیص روایات جعلـــی تلقّّی نمود؟« 

۲. پیشینه پژوهش
: مقالات همسو با موضوع مورد بحث عبارت‌اند از

- »رد پای غالیان در روایات تفسیری« )دیاری بیدگلی، 1388ش(؛ در این مقاله به نقش غالیان 
در جعـــل روایـــات تفسیری و تأویلات باطل و هم‌چنین شـــمار راویان متهم بـــه غلو و روایات غلوآمیز 
پرداخته شـــده است. لکن به ضوابط و شـــرایط تأویل صحیح و تبیین آن به عنوان راهکار تشخیص 

روایات جعلی پرداخته نشده است. 
- » درآمـــدی بر نقش غالیـــان در علوم قرآنی و تفسیر در حوزه عـــدم تحریف و تأویل آیات قرآن« 
)میرصادقی و همکاران، 1391ش(؛ در این مقاله نیز به تبیین پدیده غلو در تأویل نابجا آیات و تبلیغ 
عقیده تحریف قرآن پرداخته شـــده اســـت و توجهی به ضوابط تأویل و نقش آن در تشخیص روایات 

جعلی نشده است. 
بنابراین می‌توان وجه تمایز این مقاله با سایر مقالات هم‌سو را در توجه به نقش ضوابط تأویل 

صحیح آیات قرآن و نقش آن در تشخیص روایات تفسیری جعلی و شاخص‌پنداری آن دانست. 
۳. ضرورت و روش پژوهش

ک‌سازی منابع حدیثی  گونه که پیش‌تر گفته شـــد، علی‌رغم کوشـــش محدثان شیعه در پا همان‌
از روایـــات جعلی، لکن برخی از این مجعولات هر چنـــد اندک، به برخی منابع حدیثی و کتب تفسیر 
روایی راه‌ یافته‌اند و از این‌رو ضروری اســـت تا با شـــاخصه‌های دقیق شناســـایی گردند تا از کاربست 
آن‌ها در تفسیر آیات جلوگیری شود. این مقاله نیز در همین جهت و با روش تحلیلی ـ‌ توصیفی و به 

کتاب‌خانه‌ای سامان یافته ‌است. استناد منابع 



13

یافتهها و بحث
۱. مفهمو شناسی تأویل

، کلام، اصول فقه، عرفان  تأویل، واژه قرآنی- حدیثی اســـت که در علـــوم مختلف اسلامی )تفسیر
کاربرد دارد.  و فلسفه( 

تمامی لغویان، »تأویل« را از ریشه »أول« و به معنای رجوع و بازگشت دانسته‌اند. بر این اساس 
»تأویل« مصدر باب تفعیل و به معنای برگرداندن و ارجاع دادن است.

راغـــب اصفهانـــی گفته اســـت: »واژه‌ تأویل‌ از ریشـــه‌ »أول« و به معناى رجوع و بازگشـــت به اصل 
وِِل‌« مـــكان و جاى بازگشـــت اســـت. تأویل همان رد كـــردن چیزى به ســـوى غایت و مقصود 

ْ
و »المََـــأْ

كه از آن اراده شـــده اســـت، خواه متعلق آن علم و یا عمل باشـــد. تأویل در علم مانند  اصلى اســـت 
ـــمِِ‌« )راغب اصفهانی، ۱۴۱۲ق: ص۹۹(. ابن فارس در  اسِِـــخُُونََ فِِی الْْعِِل� ُ وََ ال�رََّ  اللَّهُ��

ا�لَّا
وِِیلََهُُ إِِ

ْ
آیـــه »وََ ما یعْْلََمُُ تََأْ

« و »ســـرانجام« تعریف کرده اســـت و  معجـــم مقاییس اللغة، واژه‌ »أول« را به دو معنای متضاد »آغاز
می‌نویسد: »تأویل‌ كلام به معنای بازگرداندن به اصل و فرجام سخن است« )ابن فارس، ۱۴۰۴ق: ج۱، 
ص۱۵۹(‌. ابـــن منظـــور نیز مقصود از تأویل را نقل ظاهری لفظ از معنـــای حقیقی به معنای دیگر که 
گر قرینه نباشد، به همان معنای ظاهر  همراه با دلیل و قرینه باشـــد، دانســـته اســـت؛ به گونه‌ای که ا

، ۱۴۱۴ق: ج۱، ص۳۳(. کتفا می‌شود )ابن منظور ا
بـــه‌ ســـبب‌ اختلاف‌ موجـــود بین‌ مفســـران‌ و اندیش‌منـــدان علوم‌ قـــرآن در معنای تأویـــل‌ قرآن‌، 
دیدگاه‌هـــای مختلفی درباره رابطه‌ بین‌ تفسیر و تأویل‌ ابراز شـــده‌ اســـت‌. برخـــی تفسیر و تأویل‌ را به‌ 
یـــک‌ معنا دانســـته‌اند )ن.ک: سیوطـــی، ۱۴۲۱ق: ج۲، ص۴۲۶؛ طبرســـی، ۱۴۱۵ق: ج۱، ص۳۹(. این 
، این‌  قول، دیدگاه مشهور در تفاسیر متقدم است )ابن جوزی، ۱۴۲۲ق: ج۱، ص۱۲(، ولی برخی دیگر

دیدگاه‌ را نپذیرفته‌اند )ن.ک: زرکشی، ۱۴۱۰ق: ج۲، ص۲۸۶(.
در دوره‌های بعدی،‌ بسیاری از اندیش‌مندان، تأویل‌ را متفاوت از تفسیر دانسته‌اند؛ به معنای 
کـــه‌ تفسیـــر را ناظر بـــه‌ مباحث‌ لفظی قرآن‌ )شـــامل‌ معانی واژه‌ها و عبارات‌( و تأویل‌ را تلاشـــی در  این‌
جهـــت‌ ترجیح‌ یکی از دو یا چند احتمال‌ معنایی یا تلاشـــی برای دســـت‌یابی بـــه‌ معانی درونی آیات‌ 
که‌ هر دو واژه‌ را راجع‌ به‌ معنا و مفاهیم‌ الفاظ‌ دانسته است، تفسیر را  قرآن‌ می‌دانند. طبرســـی با این‌
به‌ کشـــف‌ مراد از لفظ‌ مشـــکل‌ و تأویل‌ را به‌ باز گرداندن‌ یکی از دو احتمال‌ به معنای مطابق‌ با ظاهر 

می‌داند )طبرسی، ۱۴۱۵ق: ج۱، ص۳۹(.
از آن‌جـــا کـــه الفاظ و تعابیـــر پرکاربردی هم‌چون تأویل، مـــوارد کاربرد آن‌ها در قـــرآن، احادیث و به 
خصوص کلام عالمان بسیار مختلف است، کشف معنا و تعریف واحد از استعمالات متشتت، کار آسان 

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

14

گون رفت و یا به  و مقبولـــی به نظر نمی‌رســـد. از این‌رو، یا بایـــد به دنبال تعریف جامع کاربردهـــای گونا
که نقض و ابرام‌ها در تعاریف،  گانه‌ای ارائه نمود، چه این‌ حسب مواضع مختلف استعمالات، تعریف جدا
گون واژه تأویل موجب طرح سه دیدگاه مختلف  متوجه نقطه واحدی نیست. از این‌رو، کاربردهای گونا
در نســـبت میان تأویل و تفسیر به نســـبت تساوی، تباین و عموم و خصوص مطلق منجر شده است.

کاربردهای تأویل در قرآن و حدیث  .۲
کاربرد دارد: کاربردهای متعددی دارد. تأویل حداقل در قرآن به سه معنا  در قرآن نیز تأویل 

 ۱. تعبیر خواب )یوســـف/۶(؛ ۲. توجیه ظاهر لفظ یا عمل متشـــابه، به گونه‌ای که با نقل و عقل 
مطابق باشـــد که به متشـــابه قولی در آیه ۷ ســـوره آل عمران و متشـــابه عملی در آیه ۷۸ ســـوره کهف 

کار )اسراء/۳۵( )معرفت، ۱۳۸۸ش: ج۳، ص۲۸(. اشاره شده است؛ ۳. فرجام و حاصل 
در روایات نیز »تأویل« گاهی در معنای »تفسیر و بیان مراد ظاهر لفظ« اســـتعمال شـــده است،. 
حََداً اسْْمُُهُُ 

َ
وِِیلََهُُ‌ هََلْْ‌ تََعْْلََمُُ‌ أَ

ْ
ا قََوْْلُُهُُ: هََلْْ تََعْْلََمُُ لََهُُ سََمِِیا فََإِِ�نََّ تََأْ �مََّ

َ
برای نمونه امیرالمؤمنین؟ع؟ فرمود: »وََ أَ

ى تََفْْقََهََهُُ عََـــنِِ الْْعُُلََمََاء؛ امّّا کلام آن جناب  یكََ حََ�تََّ
ْ
ـــرََ الْْقُُرْْآنََ بِِرََأْ نْْ تُُفََ�سِِّ

َ
ِ تََبََـــارََكََ وََ تََعََالََى فََإِِیاكََ أَ

ُ غََیـــرََ ا��للَّهِ اللَّهُ��
ا تأویل آن چنین اســـت: آیا کســـی را می‌شناسی که الله نام داشته باشد، به جز  که هََلْْ تََعْْلََمُُ لََهُُ سََـــمِِ�یًًّ
گاه که آن را از فقیهان بیاموزی«  خداونـــد تبارک و تعالـــی؟ مبادا قرآن را به رأی خود تفسیر کنی تا آن‌
)ابـــن بابویـــه، 1416ق: ص۲۶۴(. در ایـــن روایت نیز »تأویل« به کار رفته اســـت امـــا در واقع امام؟ع؟ 
تفسیر ارائه دادند. در روایت دیگری نیز »تأویل« در تفسیر و بیان مراد ظاهر لفظ به‌ کار رفته اســـت 

)مجلسی، ۱۴۰۳ق: ج۹۰، ص۱۲(.
غیـــر از معنـــای فـــوق در برخی دیگـــر از روایـــات واژه تأویل بـــه معانی دیگری هم‌چـــون »معنای 
کشـــی، ۱۴۰۹ق: ص۱۵(  ( » باطنی و نهفته لفظ« )برقی، ۱۳۷۱ق: ج۱، ص۲۳۲( و »معنای خلاف ظاهر

استعمال شده است.
 ، بـــا توجـــه به کاربردهای چهارگانه تأویل در روایات، به نظر می‌رســـد این واژه در کنار واژه تفسیر
در اصطلاح عالمان نیز برداشـــت مطلبی اســـت که از ظاهر کلام اســـتفاده نمی‌شود، بلکه لایه‌ نهفته 
که تفسیر باطنی و کشـــف معانی  را می‌نمایانـــد، خـــواه در مقام تعیین مراد گوینده باشـــد، اعم از این‌
نهفتـــه در پس پرده لفظ باشـــد یا اخذ به معنـــای خلاف ظاهر با ارجاع به محکمـــات به گونه‌ای که 
ع‌پســـند باشـــد و یا در مقام بیان مصادیـــق و موارد )خارجی( نهفتـــه آن، که از این نوع  معقـــول و شر
گونه استعمال دارد و هر سه  سوم، به عنوان جری و تطبیق هم یاد می‌شود. بنابراین واژه تأویل سه‌
نیـــز مربـــوط به دنیای مفاهیم و مقصود گوینده و امری ذهنی اســـت که در قالب لفظ و کتابت نمود 
کنـــد و ارتباطی بـــه عینیت خارجی و بیرون از دایـــره الفاظ و مفاهیم نـــدارد. پس تأویل در  پیـــدا می‌



15

هر ســـه معنا و کاربردش نوعی تفسیر و رفع ابهام اســـت، یا تفسیر به مصداق است )اعم از مصادیق 
کم‌پیدا، ناپیدا و نوپیدا( و یا تفسیر مفهومی، لکن نه بر اساس ظاهر کلام.

نـــوع اول از تأویـــل که مربوط به »بطون قرآن« و نوع ســـوم که بیان مصادیـــق و موارد آیات قرآن 
است، به آیات متشابه اختصاص ندارد و در محکمات قرآن نیز جاری است.

۳. تأویل »بطنی« و »مصداقی« و ارتباط آهنا با یکدیگر 
مقصود از تأویل »بطنی«، عبارت اســـت از معنای ثانوی و پوشیده‌ای که از ظاهر آیه به دســـت 
کاربرد،  « که عبارت است از معنای اولیه‌ای که ظاهر آیه بر حسب وضع و  نمی‌رسد. در مقابل »ظهر
آن معنا را می‌فهماند که این مفهوم از روایات قابل برداشت است )شریف الرضی، ۱۴۲۲ق: ص۲۳۶؛ 
عیاشـــی، ۱۳۸۰ق: ج۱، ص۱۱(. تعبیـــر بـــه »بطـــن« بـــرای تأویل، از آن‌روســـت که مفهوم آیـــه، در ورای 

ملابسات و خصوصیات زمانی و مکانی آیه پنهان است )معرفت، ۱۳۸۷ش: ج۱، ص۳۱(.
کـــرده اســـت )شـــاطبی، ۱۴۱۷ق: ج۴،   مفهـــوم مـــورد نظر را پیشـــتر شـــاطبی تا حـــدودی تبیین 
، مرحوم آیت‌الله معرفت؟ره؟ به طور دقیق و علمی به تبیین  صـــص۲۳۱-۲۳۲( و در عصر حاضر نیز

که ذکر خواهد شد. و تحدید آن پرداخته است 
هم‌چنیـــن تعـــداد بسیـــاری از روایات، مفاهیـــم و تعابیری از آیـــات قرآن را بر ائمـــه؟عهم؟ و یا افراد 
گان یا عبارات قرآن بپردازد، بلکه ائمه؟عهم؟  که به تفسیر مفهومی واژ دیگری تطبیق داده است،‌ بی‌آن‌
که از آن به »جری و تطبیق« یاد می‌شود. اصطلاح  آیه را بر مصداق بارز و پنهان آیه تطبیق داده‌اند 

کلینی، ۱۴۰۷ق: ج۱، ص۱۹۲(. »جری« هم‌چون »بطن« نیز برگرفته از سخنان ائمه؟ع؟ است )
بنابرایـــن می‌تـــوان »جـــری« را چنین تعریف نمود: »آیـــات ناظر به رخدادها، گروه‌ها و اشـــخاص 
گروه‌ها و اشـــخاص در  امت‌های پیشین و مســـلمانان عصر نزول، با داشـــتن معیار درباره رخدادها، 

که تا روز قیامت سریان و جریان داشته باشد« )نصیری، ۱۳۸۶ش: ص۵۰۸(. امت اسلامی 
به طورکلی سه دیدگاه درباره رابطه »جری و تطبیق« با »تأویل باطنی« وجود دارد:

۱. جـــری و تطبیق بـــا تأویل باطنی رابطه‌ای ندارد و برای اجرای قاعده جََری، نیاز به اخذ قاعده 
کلیه نیست، بلکه تنها نوعی تطبیق ظواهر قرآن بر مصادیق است.

۲. عملیات جری آیه متوقف بر بطن آیه اســـت. به این معنا که تأویلی که برای تمامی آیات قرآن 
 وََ لََهََا ظََهْْرٌٌ وََ بََطْْنٌٌ« بدان اشاره شده، دو رکن اساسی دارد:

ا�لَّا
است و در روایات »مََا مِِنََ الْْقُُرْْآنِِ آیةٌٌ إِِ

گی‌های غیر دخیل در حکم؛  الف. بطن آیه: اخذ مفهوم عام آیه با جداسازی مفهوم آیه از جزئیات و ویژ
، ۱۴۰۴ق:  ب. جـــری آیه: جریان و تســـرّّی حکم مورد نزول بر مصداق مشـــابه با مورد نـــزول )صفار

صص۱۹۶ و ۲۰۳(.

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

16

۳. تفصیـــل میـــان »جـــری«‌ و »تطبیق« به این بیان کـــه برای اجرای قاعده »جری«‌، لازم اســـت 
ابتداء از آیه، مفهوم عامی اخذ شـــود و سپس بر مصادیق مرتبط جاری گردد. برخلاف »تطبیق« که 
تنها حمل ظواهر آیات بر مصادیق اســـت، هرچند مناسبت کمی میان آن‌ها باشد. شاهد این قول، 
انبوه روایاتی است که در کتب تفسیری هم‌چون البرهان و نورالثقلین ذکر شده که در آن‌ها بسیاری 
از آیات به اهل بیت؟عهم؟ یا دشـــمنان آن‌ها انطباق یافته اســـت. برای مثال در روایتی، »انســـان« در 
کُُرْْهاً وََ حََمْْلُُهُُ وََ فِِصالُُهُُ ثََلاثُُونََ شََهْْراً؛ و  کُُرْْهاً وََ وََضََعََتْْهُُ  هُُ  �مُُّ

ُ
نْْسانََ بِِوالِِدََیْْهِِ إِِحْْساناً حََمََلََتْْهُُ أُ ِ

�
یْْنََا الْإِ آیه »وََ وََ�صََّ

انسان را درباره پدر و مادرش به نیکی سفارش کردیم. مادرش او را با تحمل رنج و زحمت باردار شد 
گرفتنش از شیر ســـی ماه اســـت« )احقاف/۱۵(، به  و با رنج و زحمت او را زایید و دوران بارداری و باز 
.ک: مجلســـی، ۱۴03ق: ج۳۶، ص۱۵۸(. روشن است که برای  امام حسین؟ع؟ تطبیق شـــده است )ر
حمل »انســـان« در آیه شـــریفه بر »امام حسین؟ع؟«، نیازی به اخذ مفهوم کلی از آیه نیســـت، بلکه 
تنهـــا از ایـــن جهت کـــه آن حضرت؟ع؟، بنابر روایات در شـــش ماهگی متولد شـــدند و این آیه نیز به 
کند، بر ایشان تطبیق  ضمیمه آیه ۲۳۳ ســـوره بقره، اقلّّ مدت حمل را که شـــش ماه اســـت بیان می‌

شده است. 
نّْْ�دُّیا؛ و از مردم کســـی اســـت که 

ـــهُُ فِِی الْْحََیاةِِ ال اسِِ مََـــنْْ یعْْجِِبُُكََ قََوْْل� هم‌چنیـــن در آیـــه »وََمِِـــنََ الّ�نَّ
گفتارش در زندگی دنیا تو را خوش آید« )بقره/204( به برخی از دشمنان اهل بیت؟عهم؟ تطبیق شده 
که نیازی به اخذ مفهوم عام از آیه باشـــد. همین  .ک: عیاشـــی، ۱۳۸۰ق: ج۱، ص۱۰۰(، بی‌آن‌ اســـت )ر

قول از نظر ما صحیح است. 
۴. تأویل بطنی و جعل روایت

روایـــات تطبیـــقى و تأویلى زیادی، بعضی از آیـــات قرآن را ناظر به فضائـــل ائمه؟عهم؟ مىدانند که 
مورد قبول مفســـران و محدثان امامیه واقع شـــده اســـت. بنابر دیدگاه عمومی شیعیان، كامل‌ترین 
، ســـبب شد تا غالیان  و بارزترین مصادیق آیات متعددى از قرآن، اهل بیت؟عهم؟ هســـتند. همین امر
با پوشـــشى از محبت ادعایى نســـبت بـــه امامان شیعـــه؟عهم؟، تطبیق‌ها و تأویل‌هـــاى غیرمعقولی از 
آیات قرآن به دست دهند و ساخته‌هاى خود را به نام حدیث اهل بیت؟ع؟ نشر دهند )مسعودی، 
كـــه غالیـــان در عصـــر امامـــان؟عهم؟، از جامعـــه تشیع طرد شـــدند،  ۱۳۹۵ش: ج۲، ص۱۵۲(. هرچنـــد 
بـــا این حال، در ادامه توانســـتند احادیـــثى را در برخى منابـــع روایى وارد كنند. آن‌هـــا براى رسیدن 
كىردند و به امامان؟عهم؟ نســـبت  بـــه اهدافشـــان، تأویل‌هاى نادرســـتى را دربـــاره آیات قرآن جعـــل م

مى‌دادند )محمدی ری‌شهری، ۱۳۹۰ش: ص۱۶۰(.
در بسیاری از موارد، غالیان روایاتی را به کذب با واســـطه یا بی‌واسطه به اهل بیت؟عهم؟ منسوب 



17

کرده‌انـــد. در این قســـم، نام و مشـــخصات راوی برای دیگران آشـــکار بود. از ایـــن جهت، هنگام نقل 
روایت همراه با سلســـله ســـند آن، نام غالی یا غالیان ذکر می‌شد و شناسایی صحت و سقم روایت با 
مراجعـــه بـــه کتب و منابع رجالی به راحتی ممکن بود. گاه نیز جعل روایت از طریق »دسّّ« )پنهانی( 
گرفـــت؛ به این صورت که اشـــخاصی از طرفـــداران فرقه‌هـــای انحرافی هماننـــد مغیریّّه و  صـــورت می‌
خطّّابیّّه، به دســـتور رهبران خود یعنی مغیرة بن ســـعید و ابوالخطّّاب، جوامع روایی یاران ائمه؟ع؟ 
گرفتند و به رهبران خود می‌دادند و آن‌ها نیز ضمن آن که بعضی از روایات  را به بهانه استنســـاخ می‌
کردند، احادیثی هم از نزد خود با سلســـله ســـند ســـاختگی شـــبیه  اصلی کتاب را نســـخه برداری می‌
اســـتناد کتاب اصلی در استنســـاخ خـــود، جـــای داده و آن را در میان شیعیان با نـــام صاحب کتاب 
که در سلســـله سند، نام واضع ذکر شـــود و شیعیان بی‌اطلاع نیز آن  اصلی نشـــر می‌دادند، بدون آن‌
کردند )برای نمونـــه ن.ک: کشـــی، ۱۴۰۹ق: ص۲۲۴؛  روایـــات را بـــه عنوان روایـــات ائمه؟ع؟ نقـــل می‌

دیاری بیدگلی، ۱۳۸۸ش: صص۲۷-۲۶(.
، نه‌تنها از آن‌ها اظهار برائت كردند، بلكه آن‌ها را به شدت مورد طعن و لعن  خاندان رســـالت نیز

قرار دادند )ن.ک: مجلسی، ۱۴۰۳ق: ج۲۵، ص۲۹۶(.
گونه روایات از سوی غالیان را می‌توان دنیاطلبی، کم‌خردی و گاه محبت افراطی  علل جعل این‌
دانســـت که موجب اعتقادات فاســـدی هم‌چـــون ادعای ربوبیت برای ائمه؟ع؟، انـــکار ظواهر قرآن، 

نمادگرایی و تفویض شد )مسعودی، ۱۳۹۵ش: ج۲، ص۱۵۳(.
بـــرخى از رهبـــران غلـــوّّ، بـــراى جذب كســـانى كـــه در پى فـــرار از فرائـــض و رسیدن بـــه ولنگارى و 
گرى بودند، ظواهر شـــریعت را انكار كردند و معتقد شدند كه هریك از واجبات شرعى، نمادى  لاابالى
از معرفت نســـبت به معصوم؟ع؟ اســـت و كسى كه به شـــناخت امام؟ع؟ و محبت او رسیده باشـــد، 

نیازى به انجام واجبات ندارد.
گاه شـــدم كه تو گمان  امام صادق؟ع؟ در نامه‌اى به ابوالخطّّاب از ســـران غالیان مىنویســـد: »آ
كىنى، زنا، یك شـــخص اســـت و شـــراب نیز شـــخص دیگرى اســـت و نمـــاز و روزه و كارهاى زشـــت،  م
گویى. ما ]اهل بیت؟عهم؟[، ریشـــه درخت حقیقت  هر كدام یك شـــخص‌اند! چنین نیســـت كه تو مى
هســـتیم و شـــاخه‌هاى آن، اطاعت از خدا است. دشمن ما ریشـــه درخت شرّّ است و شاخه‌هاى آن، 

کشی، ۱۴۰۹ق: ص۲۹۱(. كارهاى زشت است« )
گفتـــنى اســـت كـــه این عقیده تا روزگار امام حســـن عســـكرى؟ع؟ نیـــز بر جاى مانده بـــود. شّّكى 
كىند كه در آن، پس از یادكرد  مكاتبه‌اى میان احمد بن محمد بن عیسى و امام عسكرى؟ع؟ نقل م
گویند این سخن خداى  چند تن از غالیان، چنین آمده اســـت: »از ســـخنان ایشان آن اســـت كه مى‌

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

18

كار زشـــت و ناپســـند باز مىدارد(، به معناى ]ولایت و محبت[ مردى اســـت، نه ركوع  متعال )نماز از 
گونه معناى زكات ]ولایت و محبت[ مردى اســـت، نه زكات دادن مقدار معینى از  و ســـجود؛ و همین‌
گونه كه  دارایى و ثروت. آن‌ها دیگر فرائض و واجبات و مســـتحبات و گناهان را نیز تأویل و به همین‌
ذكـــر كردى، تبدیل كردند« )مجلســـی، ۱۴۰۳ق: ج۲۵، ص۳۱۴(. غالیان تـــا آن‌جا پیش رفتند که آیات 

ربوبی قرآن را نیز بر ائمه؟عهم؟ تطبیق دادند )ن.ک: همان: ص۳۱۷(.
گرچـــه محدثـــان شیعه كوشیدند تا این دســـته از تأویلات جعلی غالیان را گـــزارش نكنند، با این 
حـــال، بـــا مراجعه به کتب حدیثـــی و تفاسیر روایی می‌یابیم که شـــمارى از روایات تأویلىِِ ســـاختگى 
آن‌هـــا -كـــه بطلانش واضح نبـــوده- به آن کتـــب راه یافته اســـت. بنابراین، باید در تعامـــل با روایات 
تأویـــلى -بـــه خصوص آنانـــی را كه افراد متهم بـــه غلوّّ نقل كرده‌انـــد- بیش‌تر احتیاط كـــرد و تأویلات 

چالشی موجود در روایات را به دقت مورد بررسی قرار داد.
۵. ضوابط تأویل صحیح، راهکار تشخیص روایات جعیل

تأویـــل دارای ضابطـــه و روش اســـت که بـــه وسیله آن می‌توان تأویل نادرســـت را تشـــخیص داد 
کمل راســـخان در علم هســـتند، ارائه  و از آن‌جـــا کـــه ائمـــه؟عهم؟ عالمـــان حقیقی به قـــرآن و مصداق ا
‌های تشخیص صدور این دسته از روایات از  تأویل نادرســـت از آن‌ها ممتنع اســـت. لذا یکی از معیار
معصوم؟ع؟ بررسی آن با ضوابط تأویل است که در کنار بررسی سندی روایت می‌تواند، جعلی بودن 
روایت را مشـــخص ســـازد. البته حکم به جعلی بودن یک روایت تأویلی باید با احتیاط کامل صورت 
گیرد و تطبیق آن با ضوابط تأویل نیز باید توســـط اهل فنّّ و عالمان دینی که آشـــنا با ضوابط تأویل 
هســـتند و تســـلط نســـبی بر مجموعه معارف دینی دارند، انجام شـــود و به صِِرف ضعف ســـندی و یا 

مخالفت با سیاق نمی‌توان به ساختگی بودن آن روایت تأویلی حکم داد. 
که لازم است در ادامه به آن بپردازیم. برای تأویل بطنی ضوابط و شرایطی ذکر شده است 

5-1. ضوابـــط تأویل صحیح: آیت‌الله معرفت؟ره؟ ســـه شـــرط برای تأویل بطنـــی تبیین نموده 
است: 

گی‌های اصلی از غیر اصلـــی جدا گردد تا به  ۱. بـــا دقت و با اســـتفاده از قانون ســـبر و تقسیم، ویژ
چکیـــده و مقصود ســـخن پی بُُرده شـــود و عامل اصلی و معیار ریشـــه‌ای ثبوت چنیـــن حکمی برای 

چنین موضوعی به دست آید تا تأویل تصادفی و از پیش خود نباشد.
۲. امور مربوط به فضای ســـخن به خوبی شـــناخته و میزان ارتباط آن با موضوع سنجیده شده، 
بـــه گونه‌ای که اصل از حاشیه باز شـــناخته شـــود. البته این کار نیازمنـــد کارآزمودگی و درایت بالایی 

است و هر کسی توان صید از این دریا را ندارد.



19

۳. مهم‌تریـــن شـــرط درســـتی این تأویل آن اســـت که مفهوم به دســـت آمده از دل آیـــه به منزله 
کبرایی کلی نسبت به مورد آیه باشد؛ یعنی مورد آیه یکی از مصادیق مفهوم به دست آمده قرار گیرد. 
لی منطقی چیده شده است که مفهوم عام آن  ، مجموعه ظهر و بطن به منزله استدلا به عبارت دیگر
کند. به طور مثال در همان آیه سؤال  که بر صغری که مورد نزول است، تطبیق می‌ کبرای کلی است 
گاهی از  از اهل ذکر مفادِِ مجموع کلام که شـــامل ظهر و بطن باشد، آن است که مشرکان به دلیل ناآ
اصل نبوت، لازم اســـت از همســـایگان یهود خود بپرسند؛ چون آن‌ها اهل دانش و کتابند؛ زیرا بر هر 
جاهلی لازم اســـت در آن‌چه نمی‌داند به عالمان رجوع کند. این قاعده‌ای همگانی و پذیرفته شـــده 
که تنزیل با  ع اســـت که در شأن نزول آیه نیز مصداق پیدا کرده است. مقصود از آن‌ در نزد عقل و شـــر
تأویل همســـاز اســـت، همین مطلب اســـت که توافق آن‌ها از نوع انطباق عام بر خاص و کبرایی کلی 
با یکی از مصادیق آن اســـت. بنابراین باطن آیه از ظاهر آن بیگانه نیست، بلکه مانند تناسب کلی با 
کند، این معنا در ضمن سخن  لت می‌ لت التزامی بر آن دلا مصداق، با آن تناسب دارد و به طریقه دلا

کنند.. نهفته است و جز دانایان در احوال آن اندیشه نمی‌
تناســـب ظاهر تنزیل با تأویل و در غیر این صورت، از قبیل تأویل باطل و تفسیر به رأى خواهد 

بود )معرفت،‌ ۱۳۹۴ش: ص۶۰(.
که باید  کرده اســـت: اول آن‌ شـــاطبی از عالمان بزرگ اهل ســـنت نیز به دو شـــرط تأویل تصریح 
که برای این معنا،  بر طبق مقتضای ظاهر زبان عربی باشـــد و ظاهر ســـخن آن را پس نزند و دوم آن‌

کتاب خدا وجود داشته باشد )شاطبی، ۱۴۱۷ق: ج۴، ص۲۳۲(. شاهدی از خود 
، تأویـــل یک آیه نباید خلاف مقتضای زبان عربی و مخالف با قرآن کریم باشـــد که   بـــه بیان دیگر
در غیر این‌صورت، نوعی تفسیر به رأی به حســـاب خواهد آمد. برای نمونه خداوند درباره قوم نوح 
دْْخِِلُُوا ناراً فََلََمْْ 

ُ
غْْرِِقُُـــوا فََأُ

ُ
ا خََطیئاتِِهِِمْْ أُ  ضََلالاً * مِِ�مََّ

الِِمیـــنََ إِِ�لاََّ
ـــزِِدِِ ال�ظََّ وا كََثیراً وََ لا ت�

ضََ�لُُّ
َ
می‌فرمایـــد: »وََ قََـــدْْ أَ

نْْصارا؛ همانا بسیاری را گمراه کردند. و ]پروردگارا![ ستمکاران را جز گمراهی 
َ
ِ أَ

یجِِدُُوا لََهُُمْْ مِِنْْ دُُونِِ ا��للَّهِ
میفزا * ]همه آنان[ به سبب گناهانشان غرق شدند و بی‌درنگ در آتشی درآورده شدند که ]از آن[ در 
کند مشـــرکان با ترغیب  برابـــر خدا برای خود یاورانی نیافتند« )نوح/۲۴-۲۵(. حضرت نوح عرض می‌
(، بسیاری از خلق را گمراه ساختند و بعد به نفرین مشرکین  به بتان )وََدّّ، ســـواع، یغوث، یعوق و نســـر
گناهانشان در آب دریا  گوید خدایا تو ستمکاران را جز گمراهی میفزای، پس به خاطر  پرداخته و می‌

غرق شده به آتش دوزخ در افتادند و آن‌ها یاورانی جز خدا برای خود نمی‌یابند. 
گوید: قوم نوح بسیاری را در تعدد واحد  که ابن ‌عربی در فصوص الحکم در این‌باره می‌ در حالی‌
حقیقی به حســـب وجوه و نســـبت‌ها به حیـــرت و تردید انداختند. پس نوح گفـــت خداوندا، آن‌ها را 

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

20

که به نفس‌های خود ســـتم کنند، جز حیرت میفزای و آن‌ها با گام‌هایی که برمی‌داشـــتند در دریای 
شناخت خدا که همان حیرت باشد، غرق شده و در آتش محبت خدا که همان آب باشد، وارد آمده 
و یافتند که یاورشان همان خدا بوده است، پس در او تا أبد فانی شدند )ابن‌عربی، ۱۹۴۶م: ص۷۳(.
در تأویل فوق تصرفاتی در الفاظ و روابط آن‌ها انجام گرفته که خالی از تکلف نیســـت، ولی برای 
گرفته اســـت. در ذیل به آن‌ها  که ظاهر آیات بر این معنی انطباق پیدا کند، این تغییرات انجام  این‌

اشاره می‌شود: 
الف. »اضلّّوا« و »ضلالا« در آیه شریفه به حیرت و تردید معنی شده است و این حیرت از حیرتی 
که »رب زدنـــی فیک تحیراً؛ خدایا به  کـــه در روایتـــی محمدی در فصوص نقل می‌شـــود، مبنی بر این‌
تحیّّر من نســـبت به خودت بیفزای« گرفته شده اســـت. در صورتی که معنای صریح این دو لفظ در 

کردن و گمراهی است. گمراه  آیه، 
ب. الـــف و لام در کلمه »الظالمین«، عهد ذکری گرفته شـــده تا اشـــاره شـــود بـــه لفظ »ظالم« آیه 
قّْْ�مُّتََصِِدٌٌ وََ مِِنْْهُُمْْ  ذِِّ�لَّیـــنََ اصْْطََفََینََا مِِنْْ عِِبََادِِنََا فََمِِنْْهُُمْْ ظََالِِمُُ لِِنََفْْسِِـــهِِ وََمِِنْْهُُـــم 

وْْرََثْْنََا الْْكِِتََابََ ا
َ
ـــّ�مَّ أَ شـــریفه »ث�

؛ سپس این کتاب را به کسانی از بندگانمان که برگزیدیم به میراث دادیم؛  ِ
ســـابِِقٌٌ بِِالْْخََیرات بِِإِِذْْنِِ ا��للَّهِ

پس برخی از آن‌ها ]در ترک عمل به کتاب[ ســـتمکار بر خویش‌اند و برخی از آن‌ها میانه‌رو و برخی از 
/32(، در صورتی که صریح آیه  گیرند‌« )فاطر آن‌ها به اذن خدا در کارهای خیر ]بر دیگران[ پیشی می‌

شریفه در نفرین حضرت نوح؟ع؟ به ستمکاران قومش است. 
ج. »خطیئاتهـــم« از خطی، یخطو ناقص واوی گرفته شـــده اســـت و به معنـــای خطواتهم معنی 

شده است، در صورتی که خطیئاتهم جمع خطیئة با همزه لام الفعل است. 
د. »اغرقوا« از معنای حقیقی خود که غرق شـــدن در آب اســـت، سلب شده و در معنای دیگری 

گردیده است. که غرق شدن در شناخت خدا است، معنی 
ه. »ناراً« از معنای حقیقی خود که همان آتش ســـوزاننده اســـت سلب شده و در معنای دیگری 

که آتش محبت است، استعمال شده است. 
نْْصارا« که معنای ظاهری آن چنین است: آن‌ها یاورانی جز خدا 

َ
ِ أَ

و. »لََمْْ یجِِدُُوا لََهُُمْْ مِِنْْ دُُونِِ ا��للَّهِ
برای خود نمی‌یابند که به این صورت معنی شده: آن‌ها در مقام جمعی دیدند آن‌چه را که آن‌ها در 
دنیا برای خود یاور می‌پنداشتند، همان خدا بوده است منتهی در صورت ودّّ، سُُواع، یغوث، یعوق و 
نََسر تجلی و ظهور پیدا کرده است، پس در او تا ابد فانی گشتند )بیابانی اسکوئی، ۱۳۹۹ش: ص۱۰۲(.
روش اســـتخراج بطـــن آیه از طریق تجریـــد و تعمیم که یکی از فعالیت‌های مهم ذهن اســـت، به 
گیرد؛ از این‌رو شـــرط اساسی صحت آن، حصول اطمینان و اعتماد بر قراین  کمک قراین صورت می‌



21

تجرید و تعمیم است. به دیگر سخن، رعایت دقیق مراحل بطن‌یابى از طریق تجرید و تعمیم، شرط 
اختصاصی تأویل بطنی و جری است.

ملاصدرا روش بطن‌یابى را از طریق کشـــف روح معنای الفاظ با تجرید و تعمیم در واژه »میزان« 
پیـــاده کرده و آن را در هر نوع از ابزارهاى ســـنجش هرچند فاقد دو كفه متـــداول در ترازوهاى عرفى 

عصر نزول باشد، ممكن دانسته است )ن.ک: صدرالدین شیرازى، ۱۳۶۱ش: ج۴، صص۱۵۱-۱۵۰(.
روش بطن‌یابى از طریق تجرید و تعمیم را فیض كاشانى نیز در کلمه »قلم« اجرا كرده و با تجرید 
خصوصیـــات از »قلـــم« در زمان نزول آیـــات قرآن و صدق آن بر هر وسیله‌اى كه ســـبب نقش صورت 
بر الواح مى شـــود، آن را شـــامل قلمى كه علوم را در الواح قلوب می‌نگارد نیز مىداند )فیض كاشانی، 

۱۴۱۵ق: ج۱، ص۳۱(.
شرط دیگر را می‌توان سعه معرفتی و ظرفیت گسترده درک معارف بلند دینی دانست. چنان‌چه 
کند، آن چیزی را  امـــام صـــادق؟ع؟ با عبارت »مََـــنْْ یحْْتََمِِلُُ‌ مََا یحْْتََمِِلُُ ذََرِِیحٌٌ؟؛ چه کســـی تحمـــل می‌
کند؟«، افراد خاصی مانند ذََریح محاربی را شایســـته تحمل بطون آیه می‌دانند  کـــه ذریح تحمل می‌

کلینی، ۱۴۰۷ق: ج۴، ص۵۴۹(. )ن.ک: 
نتیجه چنین شـــرطی توجه به مراتب مختلف بطون قرآن اســـت که برخی بـــا اندکی تفكر و تدبر 
قابل تحصیل‌اند و برخى به تحصیل مقدمات علمى و برهانى عمیق‌ترى نیاز دارند و دسته‌اى دیگر 
كه بعضى نیز مخصوص  گیری از راســـخان در علـــم، به تطهیر قلب نیاز دارنـــد، هم‌چنان افزون بر فرا

گردان شایسته بیابند. که شا كرم؟صل؟ و اوصیاء ایشان؟عهم؟ است تا زمانی‌ پیامبر ا
5-2. دو مورد از تأویلات بطنی صحیح در روایات: 

هْْلََ 
َ
ِضََا؟ع؟ فََقُُلْْتُُ لََهُُ جُُعِِلْْتُُ فِِدََاكََ‌ فََسْْـــئََلُُوا أَ لْْتُُ ال�رِّ

َ
یک. در کافی از وشـــاء نقل شـــده اســـت: »سََـــأَ

گر  ؛ به حضـــرت رضا؟ع؟ عرض كردم: قربانت گردم »ا كْْرِِ ِ
هْْلُُ ال�ذِّ

َ
كُُنْْتُُـــمْْ لا تََعْْلََمُُونََ‌ فََقََالََ نََحْْنُُ أَ ـــرِِ إِِنْْ  ك� ِ

ال�ذِّ
کلینی، ۱۴۰۷ق: ج۱، ص۲۱۰(. ( » نمی دانید، از اهل ذكر بپرسید« یعنى چه؟ فرمود: مائیم اهل ذكر

كْْرِِ  ِ
هْْـــلََ‌ ال�ذِّ

َ
 رِِجالاً نُُوحی‌ إِِلََیهِِمْْ فََسْْـــئََلُُوا أَ

ـــكََ إِِ�لاََّ رْْسََـــلْْنا قََبْْل�
َ
ایـــن روایـــت ناظر به دو آیه اســـت: »وََ ما أَ

كُُنْْتُُـــمْْ لا تََعْْلََمُُـــون‌؛ و پیـــش از تو ]برای هدایت مردم[ نفرســـتادیم مگر مردانـــی را که به آنان وحی  إِِنْْ 
گاهان به اخبار پیشینیان[ بپرسید  کتاب‌های آســـمانی و آ گر نمی‌دانید از دانایان ]به  می‌نمودیم. ا
 

ا�لَّا
رْْسََـــلْْنََا مِِـــن قََبْْلِِكََ إِِ

َ
کـــه همـــه پیامبران از جنس خود بشـــر بودند، نه فرشـــته[« )انبیاء/۷( و »وََمََا أَ [

 تََعْْلََمُُونََ؛ و پیش از تـــو جز مردانی که به آنان وحی 
الَا

كْْرِِ إِِن كُُنتُُمْْ  ِ
هْْـــلََ ال�ذِّ

َ
لُُوا أَ

َ
وحِِي إِِلََيْْهِِمْْ فََاسْْـــأَ

 �نُُّ
الًا

رِِجََـــا
که پیامبران از جنس بشـــر بودند[ از اهل  گر ]این حقیقـــت را[ نمی‌دانید ] کردیـــم، نفرســـتادیم. ا می‌
دانش و اطلاع بپرسید ]تا دیگر نگویید که چرا فرشته‌ای به رسالت نازل نشده است؟![« )نحل/43(.

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

22

گر  کردند ا برخـــی از مفســـرین گفته‌اند که این آیات ناظر به ادعاى مشـــرکان اســـت كه تصـــور می‌
خداوند انسانی را به عنوان پیامبر خود ارسال کند، نظام طبیعت را نقض كرده و اختیار و استطاعت 
کثر مفســـران این آیات را ناظر به این  را از بین برده اســـت )طباطبایی، ۱۳۹۰ق: ج۱۲، ص۲۵۶(. اما ا
گر پیامبری باشد، باید ملائكه حامل آن  پندار مشرکان دانسته‌اند که بشر صلاحیت رسالت ندارد و ا
شـــود، بنابراین آیه در مقام رد این عقیده اســـت‌ )زمخشری، ۱۴۰۷ق: ج۲، ص۶۰۷؛ فخررازی، ۱۴۲۰ق: 
ج۲۰، ص۲۱۰؛ آلوســـی، ۱۴۱۵ق: ج۷، ص۳۸۵؛ حقی برســـوی، بی‌تا: ج۵، ص۳۷؛ کاشانی، ۱336ش: 

ج۵، ص۱۹۱(.
« نیز »اهل کتاب« )مکارم شیرازی و همکاران، ۱۳۷۱ش: ج۱۱، ص۲۴۱( و یا  مقصود از »اهل الذکر

خصوص »یهودیان، اهل تورات« است )طباطبایی، ۱۳۹۰ق: ج۱۲، ص۲۵۸(.
به هر روی پیام کلی»تأویل« آیه چنین اســـت: هر کســـی نســـبت به موضوعی علم ندارد، باید از 
گاه ائمه؟عهم؟ که از جانب خداوند عالم به هر چیز هســـتند،  متخصصان آن علم بپرســـد )همان(. آن‌

« به حساب می‌آیند. تأویل »اهل الذکر
اسََ  مََا قََتََلََ ال�نََّ

�نََّ
َ
رْْضِِ فََكََأَ

َ �
وْْ فََسََادٍٍ فِِی الْأَ

َ
دو. از امام صادق؟ع؟ درباره آیه »مََنْْ قََتََلََ نََفْْسًًا بِِغََیرِِ نََفْْسٍٍ أَ

اسََ جََمِِیعًًا؛ هر کس انســـانی را جز برای حق، ]قصاص[ یا بدون  حْْیا ال�نََّ
َ
مََا أَ

�نََّ
َ
حْْیاهََا فََكََأَ

َ
جََمِِیعًًـــا وََمََـــنْْ أَ

که فســـادی در زمین کرده باشـــد، بکشد، چنان است که همه انسان‌ها را کشته و هر کس انسانی  آن‌
را از مـــرگ برهاند و زنده بدارد، گویی همه انســـان‌ها را زنده داشـــته اســـت« )مائـــده/۳۲( پرسیدند، 
لٍٍالَا  خْْرََجََهََا مِِنْْ هُُدًًى إِِلََى ضََ

َ
حْْیاهََا وََ مََنْْ أَ

َ
مََا أَ

�نََّ
َ
لٍٍالَا إِِلََى هُُدًًى فََكََأَ خْْرََجََهََا مِِـــنْْ ضََ

َ
حضـــرت فرمود: »مََنْْ أَ

فََقََدْْ قََتََلََهََا؛ هر کس نفســـی را از گمگشـــتگی به رهیافتگی آورد، گویا آن را زنده کرده و هر کس نفسی را 
کلینی، ۱۴۰۷ق: ج۲، ص۲۱۰(. از رهیافتگی به گمگشتگی بکشاند، به حق آن را کشته است« )

در ایـــن روایـــت قتل به »گمراه کردن« و احیاء به »هدایت کردن« تأویل شـــده اســـت. زیرا گمراه 
کردن یک شـــخص، کشـــتن روح او و از بین بردن حیات معنوی اوســـت که مهم‌تر از حیات طبیعی 
شـــخص اســـت و هدایت کردن یک شـــخص نیز در حقیقت زنده کردن قلب آن شخص و بخشیدن 
یک حیات جدید به اوســـت و به مراتب از حیات جســـمی با ارزش‌تر اســـت. از این‌رو در آیه ۹۷ سوره 
هُُّ�نَّمْْ  هُُّ�نَّ حََیاةًً طََیبََـــةًً وََ لََنََجْْزِِی نْْثََى وََهُُـــوََ مُُؤْْمِِنٌٌ فََلََنُُحْْیی

ُ
وْْ أُ

َ
نحل آمده اســـت: »مََنْْ عََمِِـــلََ صََالِِحًًا مِِنْْ ذََكََرٍٍ أَ

که مؤمن  حْْسََـــنِِ مََا كََانُُوا یعْْمََلُُونََ؛ از مرد و زن، هر کس کار شایســـته انجـــام دهد، در حالی‌
َ
جْْرََهُُـــمْْ بِِأَ

َ
أَ

کیزه‌ای زنده می‌داریم و پاداششان را بر پایه بهترین عملی که  ک و پا اســـت، مســـلماً او را به زندگی پا
همـــواره انجام می‌داده‌اند، می‌دهیم«. علامـــه طباطبایی؟ره؟ نیز »حیاه طیبه«‌ را حیاتى حقیقى و 
جدید دانسته كه مرتبه‌اى بالا و والا از حیات عمومى و داراى آثار مهمی است )طباطبایی، ۱۳۹۰ق: 



23

كُُمْْ لِِمََا  سُُولِِ إِِذََا دََعََا ِ وََلِِل�رََّ
���لِلَّهِ ذِِنََي آمََنُُوا اسْْتََجِِبُُيوا 

هََا ا�لََّ �يُُّ
َ
ج۱۲، ص۳۴۲(. یا در آیه دیگری می‌فرماید: »يََا أَ

که خدا و پیامبرش شـــما را به حقایقی که به شـــما ]حیات معنوی  يُُحْْيِِكُُيمْْ؛ ای اهل ایمان! هنگامی‌
كََانََ مََیتًًا  وََمََنْْ 

َ
کنند، اجابت کنید« )انفال/۲۴(. هم‌چنین »أَ و[ زندگی ]واقعی[ می‌بخشد، دعوت می‌

جٍٍ مِِنْْهََا؛ یا کســـی که  لُُّ�ظُّمََاتِِ لََیسََ بِِخََارِِ
كََمََنْْ مََثََلُُهُُ فِِی ال اسِِ  حْْیینََاهُُ وََجََعََلْْنََا لََهُُ نُُورًًا یمْْشِِـــی بِِهِِ فِِی الّ�نَّ

َ
فََأَ

]از نظـــر عقلـــی و روحی[ مرده بود و ما او را ]به وسیله هدایت و ایمـــان[ زنده کردیم و برای وی نوری 
قرار دادیم تا در پرتو آن در میان مردم ]به درســـتی و سلامت[ حرکت کند، مانند کســـی اســـت که در 
تاریکی‌ها ]یِِ جهل و گمراهی[ اســـت و از آن بیرون شـــدنی نیست؟!« )انعام/۱۲۲(. »حیات« در این 
آیات نیز مرتبه‌ای غیر از حیات نباتی و حیوانی است، بلکه مراد حیات فکری، عقلانی و انسانی است 

.ک: مکارم شیرازی و همکاران، ۱۳۷۱ش: ج۷، ص۱۲۷(. )ر
بر ‌این اســـاس علامه مجلســـی؟ره؟ ذیل حدیث فوق گفته است: »ممکن است که مراد از نزول 
این آیه، تنها درباره از بین رفتن حیات بدنی و مادی باشد، ولی به طریق اولویت، از آن، از بین رفتن 
لت مطابقی بر حیات مادی و  ، آیه به دلا حیات قلبی و معنوی نیز فهمیده می‌شود. به عبارت دیگر

کند« )مجلسی، ۱۴۰3ق: ج۹، ص۱۵۰(. لت می‌ لت التزامی بر حیات معنوی دلا به دلا
5-3. بررســـی دو مورد از تأویلات چالشـــی منســـوب بـــه معصومین؟عهم؟: در اینجا به بررســـی 

سندی و محتوایی دو نمونه از روایات تأویل چالش‌دار می‌پردازیم. 
؟صل؟«: در تفسیر  5-3-1. تأویـــل »بعوضه« به »امیرالمؤمنین؟ع؟« و »مـــا فوقها« به »پیامبر
کـــه در آن »بعوضه«‌ بـــه علـــی؟ع؟ و »مافوقها« به  قمـــی، ذیـــل آیه ۲۶ بقره روایتی نقل شـــده اســـت 
ضْْرِِ بْْنِِ سُُوََیدٍٍ عََنِِ الْْقََاسِِمِِ بْْنِِ سُُلََیمََانََ عََنِِ  بِِی عََنِِ ال�نََّ

َ
ثََنِِی أَ

؟صل؟‌ تأویل برده شـــده اســـت: »حََ�دََّ پیامبر
مِِیرُُ 

َ
مِِیرِِ الْْمُُؤْْمِِنِِینََ؟ع؟ فََالْْبََعُُوضََةُُ أَ

َ
ُ �لِأَ ؟ع؟‌ إِِ�نََّ هََذََا الْْمََثََلََ ضََرََبََهُُ اللَّهُ�� ِ

بِِی عََبْْـــدِِ ا��للَّهِ
َ
ى بْْنِِ خُُنََیسٍٍعََنْْ أَ

الْْمُُعََـــ�لََّ
؟صل؟؛ همانـــا خداوند این مثل را برای امیـــر مومنان؟ع؟ زده  ِ

الْْمُُؤْْمِِنِِیـــنََ؟ع؟ وََ مََـــا فََوْْقََهََا رََسُُـــولُُ ا��للَّهِ
است. پس پشه امیر مومنان؟ع؟ و بالاتر از آن رسول خدا؟صل؟ است« )قمی، ۱۴۰۴ق: ج۱، ص۳۴(.

مشکل اساسی در نسخه‌هاى موجود از تفسیر قمی این است که در بردارنده عبارت‌هایى است 
كىند. براى نمونه، كتاب  كه انتســـاب حداقل بخشى از كتاب حاضر را به على بن ابراهیم تضعیف م
، به تفسیر القـــمّّى ارجاع مى‌دهد؛ گویا ایـــن كتاب غیر از تفسیر قمى اســـت و از آن بهره برده  حاضـــر
اســـت. علاوه بر این، احادیـــثى از محدثانِِ بعد از على بن ابراهیم ماننـــد ابن عقده )۲۴۹-۳۳۲ ق(، 
محمد بن عبد الله بن جعفر حمیرى و ابن همام اسكافى )258-۳۳۶ ق( در نسخهحاضر نقل شده 
كه در هیچ ‌سندى یافت نشده است كه على بن ابراهیم از آن‌ها نقل حدیث كند. در موارد بسیاری 
كه به گونه مســـتقیم از اســـتادان و مشـــایخ وی نقل شـــوند، واســـطه  نیز احادیث كتاب به جاى این

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

24

دارند و از طریق اشخاص معاصر با على بن ابراهیم نقل شده‌اند. گرچه این قرینه‌ها به تنهایى قابل 
پاســـخ هســـتند، اما مجموع آن‌ها، بیانگر این مطلب اســـت كه مؤلف كتابِِ موجود، على بن ابراهیم 
نیســـت و به احتمال فراوان، مؤلف كتاب، على بن ابىســـهل مشـــهور به على بن حاتم قزوینى )زنده 
، از اســـتادان و مشایخ وی بوده‌اند.  در ۳۵۰ ق( اســـت كه اغلب راویان ذكر شـــده در جزء دوم تفسیر
، كتاب حاضر را فراهم  گـــویی عـــلى بن حاتم، تفسیر قـــمى را اصل قرار داده و با افزودن روایات دیگـــر

آورده است.
، با آن‌چه در كتاب‌هایى مانند تأویل  اِِشـــکال دیگر این اســـت كه برخى از مطالب نســـخه حاضر
الآیات الظاهرة از كتاب تفسیر على بن ابراهیم قمى نقل‌شـــده، متفاوت اســـت. این اشـــکال در سند 
گاه ســـندِِ كامل‌ترِِ همان روایت، در كتاب الكافى  برخى از روایات كتاب نیز قابل مشـــاهده اســـت كه 

كتاب تا معصومین؟عهم؟ نیز خالى از افتادگى و ارسال نیست. آمده و این بدان معنا است كه سند 
بنابرایـــن، نمىتوانیـــم به همـــه تفسیر موجود اعتماد كنیم و در اســـتناد به روایـــات این كتاب و 
اســـتفاده تفسیرى از آن‌ها، نیازمند بررسى ســـندى و به ویژه محتوایی هستیم )مسعوی، ۱۳۹۵ش: 

صص۳۵-۳۳(.
الف. بررسی سندی حدیث: 

علـــی بن ابراهیم بن‌هاشـــم قمی: ثقة فـــی الحدیث، ثبت، معتمد، صحیح المذهب )نجاشـــی، 
۱۳۶۵ش: ص۲۶۰؛ حلّّی، ۱۴۱۱ق: ص۱۰۰(.

ابراهیم بن‌هاشم قمی: درباره ایشان گفته شده است که اولین کسی بوده که حدیث کوفیین را 
در قم نشر داده و امام رضا؟ع؟ را نیز ملاقات کرده است )نجاشی، ۱۳۶۵ش: ص۱۶؛ طوسی، ۱۴۲۰ق: 
ص۱۲(. علامه حلّّی نیز گفته است که بر قدح یا تعدیل او به نصّّی دست نیافته است، اما ارجح این 

است که حدیثش مورد قبول است )حلّّی، ۱۴۱۱ق: ص۴(.
نضر بن سوید الصیرفی: ثقة، صحیح الحدیث )نجاشی، ۱۳۶۵ش: ص۴۲۷(.

قاسم بن سلیمان: توثیقی از او ذکر نشده است )برای ملاحظه اقوال پیرامون او ن.ک: خویی، 
۱۳۷۲ش: ج۱۵، ص۲۳(. امـــا از آن جهـــت که درباره نضر بن ســـوید عبارت »صحیح الحدیث« به کار 
كىرده، بلكه احادیث معتبر  رفته اســـت و این تعبیر ناظر به این اســـت كه وى هر حدیثى را نقل نم
را روایت كرده، بنابراین ظاهر نقل حدیث قاســـم بن ســـلیمان توســـط نضر بن ســـوید، متعهد بودن 
قاســـم بن سلیمان است )شبیری زنجانی، بی‌تا: ج2، ص77(. آیت‌الله خویی؟ره؟ در جایی »قاسم 
بن ســـلیمان« را از آن جهت که در اســـناد کامل الزیارات که از توثیقات عام اســـت، وجود دارد، مورد 
اعتماد دانســـته اســـت )خویی، 1372ش: ج15، ص24(، ولی به گفته برخی از معاصرین، ایشـــان در 



25

اواخـــر عمرشـــان از این مبنا برگشـــتند و در الحاقیه جلد آخـــر معجم رجال الحدیـــث فرموده‌اند: در 
که از افراد مشـــهور به ضعف نقل شـــده اســـت، لذا نمی‌توان گفت  کامل الزیارات روایاتی وجود دارد 
همه راویان این کتاب، ثقه هستند، بلکه فقط مشایخ بلاواسطه مرحوم ابن قولویه؟ره؟ ثقه هستند 

)طباطبایی، ۱۴۲۶ق: ج۱۰، ص۱۹۲(.
یّلّ بن خنیس: درباره ایشان نیز میان رجالیان اختلاف است. شیخ طوسی؟ره؟ با اعتماد به 


مع

روایات دال بر مدح او، وی را ممدوح دانسته است )طوسی، ۱۴20ق: ص۳۴۷(. علامه حلی؟ره؟ نیز 
با استناد به نظر شیخ، او را عادل معرفی کرده است )حلّّی، ۱۴۱۱ق: ص۲۵۹(. برخی هم‌چون نجاشی 
و ابـــن غضائـــری نیـــز او را در نقل حدیث ضعیف و غیر قابل اعتماد دانســـته‌اند )نجاشـــی، ۱۳۶۵ش: 
ص۴۱۷؛ واسطی بغدادی، ۱۳۶۴ش: ص۸۷(. هم‌چنین ابن غضائری او را از حامیان اولیه مغیرة بن 
کرده  سعید از رهبران غالی دانسته و گفته است که به امامت محمد بن عبدالله بن حسن دعوت می‌
و به همین جهت، داوود بن علی او را به قتل رساند. هم‌چنین گفته است که غالیان از او بسیار نقل 
کردند و به حدیثش اعتمادی نیست )همان(. اما آیت‌الله خویی؟ره؟ غالی ‌دانستن او را  حدیث می‌
کردن در وثاقت راویان شیعه، به آن  از تهمت‌‎های اهل ســـنت به وی دانسته اســـت که برای خدشه‌

متوسل می‌شده‌اند )خویی، ۱۳۷۲ش: ج۱۹، ص۲۶۹(.
، بررســـی ســـندی این حدیث به تنهایی نمی‌تواند راهگشـــا باشـــد، زیرا سند  بنابر مطالب مذکور

گیرد. که از نظر محتوایی نیز مورد بررسی قرار  حدیث دست بالا، موثق است. لذا لازم است 
کـــه تأویل  ب. بررســـی محتـــوایی حدیـــث: چالشـــی که در ایـــن تأویـــل وجود دارد، این اســـت 
»بعوضـــه«‌ که به معنای »پشـــه« اســـت و به طور کلـــی برای ضعیف و کوچک بـــودن موجودی به آن 
‌قابل وصف، نه‌تنها ســـازگار نیســـت، بلکه  مثال زده می‌شـــود، به امیرالمومنین؟ع؟ با آن عظمت غیر

نوعی جسارت و توهین به مقام والای آن حضرت؟ع؟ نیز به شمار می‌رود. 
كه منظور از »ما فََوْْقََها« )پشـــه یا بالاتر از آن( چیســـت، دو دیدگاه در میان مفسران وجود  در این
دارد: برخی گفته‌اند منظور »بالاتر از آن در كوچىك« است؛ زیرا مقام، مقام بیان كوچىك مثال است 

و برترى نیز از این نظر است.
برخـــی دیگر نیز گفته‌اند مراد »بالاتر از نظر بزرگى« اســـت؛ یعنى خداوند هم مثال‌هاى كوچك را 
كىند و هم مثال‌هاى بزرگ را، درســـت مطابق مقتضاى حال. ولى تفسیر اول مناســـب‌تر به  مطرح م

نظر مىرسد )مکارم شیرازی و دیگران، ۱۳۷۱ش: ج۱، ص۱۴۷(.
گر قول دوم را بپذیریم  ؟صل؟‌ ناســـازگار اســـت، چه ا  در هر صورت این تعبیر نیز با مقام پیامبر
که مراد بالاتر بودن از نظر بزرگی است، باز هم بزرگ‌تر بودن از پشه شایسته توصیف جایگاه والای 

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

26

که ظاهر از آیه همان اســـت، در این‌صورت،  گر قول اول را پذیرفتیم، چنان‌ ؟صل؟ نیســـت و ا پیامبر
؟صل؟ را از »بعوضه« که بنابر روایت علی؟ع؟ اســـت، پایین‌تر دانســـته اســـت!  گویـــا روایـــت، پیامبر
؟صل؟ پوشیـــده نیســـت. از همین جهـــت، آیت‌الله  کـــه اِِشـــکال و زشـــتی ایـــن تعبیر نســـبت پیامبر
معرفت؟ره؟ این حدیث را ســـاختگی دانســـته‌اند )معرفت، ۱۴۱۸ق: ج۱، ص۴۸۵(. ایشـــان بر وهن 
؟ع؟ دلیل آورده‌اند که عده‌ای از شیعیان از ایشـــان درباره این  ایـــن حدیث به روایتی از امـــام باقر
کردند و ای بســـا که این  کـــه از روی جهل بین مدعیان تشیع پیچیده بود، ســـوال  حدیـــث جعلی 
حدیث از جعلیات دشـــمنان تشیع بوده باشـــد تا ذهن‌های شیعیان خالص را فاسد سازند )همو، 

۱۳۸۷ش: ج۲، ص۲۷۷(.
؟ع؟ گفته شـــد: برخى از شیعیان و دوســـتان شـــما گمان مى كننـــد كه آن »بعوضه«  به امام باقر
؟صل؟ اســـت! حضرت فرمودنـــد: »آنان چیزى  عـــلى؟ع؟ اســـت و »مافوقها« كه مگس باشـــد، پیامبر
شـــنیدند ولى درســـت نفهمیدند، روزى حضرت رســـول؟صل؟ با على؟ع؟ نشســـته بودند، شـــنیدند 
گفت:  گفـــت: هرچه خدا بخواهد و هرچه محمد بخواهد )پدیـــد می‌آید( و دیگرى مى گوینـــده‌اى مى
هرچـــه خدا بخواهد و هرچه على بخواهد )رخ مىدهد(. حضرت رســـول؟صل؟ فرمود: محمد و على 
گانه بگویید: هرچه خدا خواســـت و ســـپس هر چه  را در ردیف خداوند قرار ندهید و به صورت جدا
گانـــه بگویید: هر چه على خواســـت... زیرا مشیت و خواســـت خدا  محمـــد خواســـت، یا به طور جدا
اســـت كه قاهر و غالب اســـت، به گونه‌اى كه هیچ چیز مساوى و نظیر و معادل و نزدیك به آن نیست 
و محمد كه پیامبر خدا اســـت در مقایســـه با خدا و قدرتش جز مگس نیســـت كه در این كشـــورهاى 
گسترده به پرواز در آید و على در قبال خدا و قدرتش جز پشه‌اى كه در این جهان پهناور پرواز كند، 
كه فضل و عنایتى كه خدا بر محمد و على  بیش نیست )و این دو در اصل قابل ذكر نیستند(. با این
 » كىند بر فضل الاهی بر تمامى آفریدگانش از اول تا آخر روزگار داشته، آن‌قدر زیاد است كه برابرى نم

)بحرانی، ۱۳۷۴ش: ج۱، ص۱۶۰(.
؟صل؟ و عیل؟ع؟« و »مغربین« به »امام حســـن؟ع؟  5-3-2. تأویل »مشـــرقین« بـــه »پیامبر
و امـــام حسیـــن؟ع؟«: در تفسیر قمـــی در ذیل آیه ۱۷ ســـوره الرحمن نقل شـــده اســـت: »سََیفِِ بْْنِِ 
: »رََ�بُُّ الْْمََشْْرِِقََینِِ  ِ

؟ع؟ عََنْْ قََوْْلِِ ا��للَّهِ ِ
بََا عََبْْدِِ ا��للَّهِ

َ
لْْتُُ أَ

َ
بِِی بََصِِیرٍٍ قََالََ: سََـــأَ

َ
ارٍٍ عََنْْ أَ عََمِِیرََةََ عََنْْ إِِسْْـــحََاقََ بْْنِِ عََ�مََّ

مِِیـــرُُ الْْمُُؤْْمِِنِِینََ؟ع؟ وََ الْْمََغْْرِِبََینِِ الْْحََسََـــنُُ؟ع؟ وََ 
َ
؟صل؟ وََ أَ ِ

وََ رََ�بُُّ الْْمََغْْرِِبََیـــنِِ«، قََالََ الْْمََشْْـــرِِقََینِِ رََسُُـــولُُ ا��للَّهِ
الْْحُُسََینُُ؟ع؟؛ از امام صادق؟ع؟ از گفته خداوند: »پروردگار دو مشرق و پروردگار دو مغرب« پرسش 
کردم، فرمود: مراد از دو مشـــرق رســـول خدا؟صل؟ و امیرمومنان؟ع؟ و مراد از دو مغرب حسن؟ع؟ و 

حسین؟ع؟ هستند« )قمی، ۱۴۰۴ق: ج۲، ص۳۴۴(.



27

الف. بررسی سندی حدیث:
ســـیف بن عمیره: مشـــهور رجالیان او را ثقه دانســـته‌اند )نجاشـــی، ۱۳۶۵ش: ص۱۷۹؛ طوســـی، 
۱۴۲۰ق: ص۲۲۴؛ حلـــی، ۱۳۴۲ش: ص۱۸۲(. برخـــی نیز او را واقفی دانســـته و در نقل حدیث ضعیف 
‌آشـــوب، ۱۳۸۰ق: ص۵۶(. امـــا به اعتقـــاد آیت‌الله خویی؟ره؟ ایـــن مطلب ابن  شـــمرده‌اند )ابـــن ‌شهر
شهرآشـــوب ناشـــی از ســـهوالقلم یا اشـــتباه نسخه‌نویســـان بوده، زیرا هیچ کس ذکر نکرده اســـت که 
»سیف بن عمیره«، امام رضا؟ع؟ را درک کرده اســـت تا ســـخن از واقفی بودن او به میان آید )خویی، 

۱۳۷۲ش: ج۹، ص۳۸۳(.
: در برخی کتب رجالی اسحاق بن عمار مشترک بین دو نفر است: اسحاق بن  اسحاق بن عمار
عمار ســـاباطی و اسحاق بن عمار صیرفی. اما برخی هم‌چون میرزای نوری این را ناشی از قلّّت تتبّّع 
گویا آیت‌الله خویی نیز آن‌ها را  و تأمل دانسته و آن‌ها را یک نفر می‌داند )نوری، بی‌تا: ج۴، ص۴۹۱(. 

یک نفر دانسته است )خویی، ۱۳۷۲ش: ج۳، صص۲۲۴-۲۲۲(.
شیخ طوســـی در الرجال از اســـحاق بن عمار بدون هیچ پســـوندی نام می‌برد و او را ثقه دانسته 
است )طوسی، ۱۳۷۳ش: ص۳۳۱(، اما در الفهرست پسوند »ساباطی« را به آن افزوده و او را فطحی 
مذهب و ثقه معرفی کرده است )طوسی، ۱۴۲۰ق: ص۳۹(. نجاشی، پسوند »صیرفی« را به آن افزوده 
گونه برداشت  و او را امامی و ثقه دانســـته اســـت )نجاشـــی، ۱۳۶۵ش: ص۷۱(. از کلام علامه حلی این‌
که در  می‌شـــود که ایشـــان نیز »اســـحاق بن عمار صیرفی و ســـاباطی« را یک نفر می‌دانند؛ زیرا با آن‌
عنـــوان پســـوند، »صیرفـــی« را اضافـــه نمـــوده، اما او را فطحـــی و ثقه دانســـته و در این‌باره به ســـخن 
شیخ؟ره؟ در الفهرســـت استناد نموده است. گرچه در روایاتی که تنها از او نقل شده، قائل به توقف 

است )حلی، ۱۴۱۱ق: ص۲۰۰(.
که نظر ما قول  به هر روی، چه اســـحاق بن عمار را مشـــترک بین دو نفر بدانیم یا یک نفر -چنان‌

دوم است-، او ثقه است. 
:‌ عبارات درباره ابوبصیر در کتب رجال، متفاوت است. در رجال کشّّی، در برخی روایات  ابوبصیر
کشـــی، ۱۴۰۹ق: ص۴۷۵( و در برخی دیگر مدح شـــده )همان: صص۱۳۶، ۱۷۱ و  گرفته ) مورد ذم قرار 
که از اصحاب اجماع نیز دانسته شده است )همان: ص۲۳۸(. نجاشی نیز او را ثقه و  ۲۸۴(، تا جایی 

کرده است )نجاشی، ۱۳۶۵ش: ص۴۴۱(. وجیه معرفی 
تا به این‌جا، روایت از لحاظ ســـندی حداقل موثق اســـت، اما مشـــکلی که در سند روایت وجود 
دارد ایـــن اســـت که این روایـــت را علی بن ابراهیم، به صورت مســـتقیم و بدون واســـطه از سیف بن 
که سیف بـــن عمیره در زمـــان امام صادق؟ع؟ و امـــام کاظم؟ع؟‌  کـــرده اســـت، در حالی‌ عمیـــره نقل 

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

28

می‌زیســـته و از اصحـــاب آن بزرگواران بوده و علی بـــن ابراهیم در زمان امام‌ هـــادی؟ع؟ و از اصحاب 
ایشان بوده است )خویی، ۱۳۷۲ش: ج۱۲، ص۲۰۸(. این بدین معناست که باید حداقل یک واسطه 
میان این دو وجود داشـــته باشـــد و علی بن ابراهیم از او نقل کرده باشـــد. بنابراین حدیث »معلق« 
اســـت و حدیث »معلق« تنها در صورتی معتبر اســـت که راویِِ محذوف و حال او مشخص باشد، در 
، ۱۳۸۸ش: ص۷۷(  غیر این صورت حدیث، »مرسل« و یا در حکم مرسل است )غفاری و صانعی‌پور
و »مرســـل« نیز از جمله اقســـام حدیث »ضعیف« اســـت و جمع کثیری از اصحاب امامیه آن را فاقد 

حجیت دانسته‌اند )ن.ک: همان: ص۱۰۸(. 
در روایت مذکور نیز مشـــخص نیســـت که واســـطه میان علی بن ابراهیم و سیـــف بن عمیره چه 
کسی است تا وضعیت او از لحاظ »جرح و تعدیل« بر ما روشن شود. در نتیجه باید حکم به ضعیف 
که این روایت، در منابع معتبر روایی دیگری  بودن این روایت از لحاظ ســـندی داد. به خصـــوص آن‌
ذکر نشـــده اســـت و ســـایرین نیز این روایت را از علی بن ابراهیم در تفسیرقمی نقل کرده‌اند. البته با 
بررســـی طریـــق علی بـــن ابراهیم به سیف بن عمیره در کتاب شـــریف کافی، ممکن اســـت این ضعف 
که ابراهیم بن‌هاشم و ابن ابی عمیر طریق او به سیف بن  جبران شود، چه این احتمال وجود دارد 
که در کافی چنین اســـت )ن.ک: کلینـــی، ۱۴۰۷ق: ج۲، ص۴۷۳؛ ج۳، ص۱۶۴؛  عمیره باشـــند، چنان‌

ج۴، ص۱۲؛ ج۵، ص۴۸۵(.
که مقصـــود از »مشـــرقین« و »مغربین« در آیه  ب. بررســـی محتـــوایی حدیـــث: در خصوص این‌
شـــریفه چیســـت؟ میان مفســـران اختلاف اســـت. برخی مقصود از »مشرقین« را مشـــرق زمستانی و 
مشـــرق تابســـتانی و مراد از »مغربین« را نیز مغرب زمستانی و مغرب تابســـتانی گرفته‌اند که به دلیل 
دو جـــا بـــودن آن دو، چهار فصل پدید می‌آید )طباطبایی، ۱۳۹۰ق: ج۱۹، ص۹۹(. چه صحیح اســـت 
كىند و به این صورت  كه خورشید در هر روزى از ایام ســـال از نقطه‌اى طلوع و در نقطه‌اى غروب م
كثر »میل شمالى« آفتاب،  به تعداد روزهاى ســـال، مشـــرق و مغرب وجود دارد، ولى با توجه به حد ا
و »میـــل جنـــوبى« آن، در حقیقت‌ دو مشـــرق و دو مغرب دارد و بقیه در میان این دو اســـت )مکارم 

شیرازی و همکاران، ۱۳۷۱ش: ج۲۳، ص۱۲۰(.
برخی نیز مراد از مشـــرقین را، مشـــرق خورشید و مشرق ماه دانسته‌اند و مراد از مغربین را نیز دو 
که  مغرب آن دو گرفته‌اند )طبرسی، 1415ق: ج۹، ص۳35(. اما روایات با قول اول سازگارتر است. چنان‌
گانه  ( تابستان جدا گانه است و مشرق )آغاز ( زمستان جدا در روایتی نقل شـــده اســـت: »مشرق )آغاز
اســـت آیا نمىبینى كه خورشید در این دو فصل نزدیك و دور مىشود؟ )اشاره به بالا آمدن خورشید 
در آسمان در فصل تابستان و پایین رفتن در فصل زمستان است(« )طبرسی، ۱۴۰۳ق: ج۱، ص۲۵۹(.



29

حال سوال این است که چه خصوصیاتی در »مشرق« و »مغرب« است که قابل تطبیق و تأویل 
؟صل؟ و امام علی؟ع؟« و »امام حســـن؟ع؟ و امام حسین؟ع؟« باشـــد؟! آیا این تأویل با  بـــه »پیامبر
ضوابطی که گفته شد، همسو و سازگار است؟! آیا ممکن است ائمه؟عهم؟ به عنوان عالمان حقیقی به 

کمل راسخان در علم، تأویلی ناسازگار با آیه ارائه دهند؟!  قرآن و مصداق ا
ممکن است در توجیه گفته شود که امکان دارد در آینده خصوصیاتی از این دو بر بشر مشخص 
گونه توجیهات مشـــکلی  گردد که قابل تطبیق و تأویل به آن‌ها باشـــد. اما حقیقت این اســـت که این‌
را برطرف نمی‌سازد، چه با این توجیه می‌توان بسیاری از مسائل خلاف عقل را نیز قابل قبول تلقی 

کرد که موجب وهن و طعن نسبت به دین و مذهب است. 
از این‌رو قرآن‌پژوه معاصر آیت‌الله معرفت؟ره؟ این روایت را نیز از جمله مجعولات دانسته است 

)معرفت، ۱۴۱۸ق: ج۱، ص۴۸۵(.

گیری جمع‌بندی و نتیجه‌
کمل راســـخان در علم هســـتند، ارائه  از آن‌جـــا که ائمـــه؟عهم؟ عالمان حقیقی به قرآن و مصداق ا
تأویل نادرســـت از آن‌ها ممتنع اســـت. این در حالی اســـت که غالیان با پوشـــشى از محبت ادعایى 
نسبت به ائمه؟عهم؟، تطبیق‌ها و تأویل‌هاى غیرمعقولی از آیات قرآن ارائه و ساخته‌هاى خود را به نام 
حدیث اهل بیت؟عهم؟ نشـــر دادند. علی‌رغم کوشـــش محدثان شیعی، لکن شمارى از روایات تأویلىِِ 

كه بطلانش واضح نبوده به كتب حدیثى و تفاسیر روایى راه یافته است.  ساختگى آن‌ها 
‌هـــای تشـــخیص صدور این دســـته از روایـــات از معصوم؟عهم؟ بررســـی آن با ضوابط  یکـــی از  معیار
گیری از قانون ســـبر و تقسیم، تمییز اصل از حاشیه، اخذ مفهوم کلی از  تأویل اســـت؛ هم‌چون بهره‌
کبری برای مورد آیه باشـــد و عدم مخالفت با قرآن، ســـنت قطعی و ضروریات دین و  که به منزله  آیه 

مذهب و در ضمن بررسی سندی روایت می‌تواند، مجعول بودن روایت را مشخص سازد. 
هم‌چنین دو روایت ذیل آیات ۲۶ ســـوره بقره و ۱۷ ســـوره الرحمن قابل پذیرش نیســـت؛ زیرا در 
؟صل؟ و امیرمومنان؟ع؟ محســـوب  کـــه نوعی وهن نســـبت بـــه مقام پیامبـــر روایـــت اول علاوه بـــر آن‌
؟ع؟ در ردّّ آن وجود دارد و روایـــت دوم نیز با ضوابط مذکور برای تأویل  می‌شـــود، روایتـــی از امام باقر

سازگاری ندارد. 

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

30

 فهرست منابع
	1 کریم، مترجم: حسین، انصاریان.. قرآن 

	2 آلوســـى، محمود بـــن عبـــدالله، )۱۴۱۵ق(، روح المعانی فی تفســـیر القرآن العظیم و الســـبع المثانی، .

دارالكتب العلمیة، منشورات محمد علی بیضون، بیروت.

	3 ابن بابویه، محمد بن على، )1416ق(، اوتلحید، مصحح: سیدهاشـــم، حســـینی طهرانی، مؤسسة النشر .

الإسلامي، قم.

	4 ابن‌ جوزى، عبدالرحمن بن على، )۱۴۲۲ق(، زاد المسیر فى علم اتلفسیر، دارالكتاب العربی، بیروت..

	5 ابن شهرآشوب، محمد بن على، )۱۳۸۰ق(، معالم العلما،‌ المطبعة الحیدریة، نجف اشرف‌‌..

	6 ابن عربى، محی‌الدین، )۱۹۴۶م(، فصوص الحكم، دار إحیاء الكتب العربیة، قاهره..

	7 ابن فارس، احمد بن فارس، )۱۴۰۴ق(، معجم مقاییس اللغة، مكتب الاعلام الاسلامی، قم..

	8 ، بیروت، چاپ سوم.. ، محمد بن مكرم، )۱۴۱۴ق(، لسان العرب، دار صادر ابن منظور

	9 بحرانى، سید‌هاشم بن سلیمان، )۱۳۷۴ش(، البرهان فی تفسیر القرآن، موسسة البعثة، قم..

.	10 برقى، احمد بن محمد بن خالد، )۱۳۷۱ق(، المحاسن، دارالكتب الإسلامیة، قم، چاپ دوم.

.	11 بیابانی اسکوئی، محمد، )۱۳۹۹ش(، حیات عارفانه، فروغ فردا، قم. 

.	12 ، بیروت. حقى برسوى، اسماعیل بن مصطفى، )بی‌تا(، تفسیر روح البیان، دارالفكر

.	13 حلی، حسن بن علی بن داود، )۱۳۴۲ش(، کتاب الرجال، دانشگاه تهران، تهران.

.	14 ، )۱۴۱۱ق(، رجال العلامة الحیل، الشریف الرضی، نجف اشرف، چاپ دوم. حلى، حسن بن یوسف بن مطهر

.	15 خویی، سید ابوالقاسم، )1372ش(، معجم رجال الحيدث، بی نا، بی جا.

.	16 دیـــاری‌ بیدگلی، محمد‌تقـــی، )۱۳۸۸ش(، رد پای غالیان در روایات تفســـیری، نشـــریه پژوهش دینی، 

شماره ۱۹، صص ۲۳ - ۴۰.

.	17 راغب اصفهانى، حسین بن محمد، )۱۴۱۲ق(، مفردات لأفاظ القرآن، دار القلم، بیروت.

.	18 ، )۱۴۱۰ق(، البرهان فی عمول القرآن، دار المعرفة، بیروت.  زرکشی، محمد بن بهادر

.	19 ، )۱۴۰۷ق(، اكلشـــاف عـــن حقائق غوامض اتلنزیل و عیـــنو الأقاویل فى  زمخشـــرى، محمود بن عمر

وجوه اتلأویل، دارالكتاب العربی، بیروت، چاپ سوم.
.	20 تقان فی عمول القرآن، دار الکتاب العربی، بیروت.  ، )۱۴۲۱ق(، الإ سیوطی، عبدالرحمن بن ابی‌‌بکر

.	21 شاطبی، ابراهیم بن موسی، )۱۴۱۷ق(، الموافقات، دار ابن عفان، بی‌جا.

.	22 شبیری زنجانی، سید موسی، )بی تا(، اتلعلیقات الرجالیه عیل کتب الحدیث، بی نا، بی جا.

.	23 شریف الرضی، محمد بن حسین، )۱۴۲۲ق(، المجازات النبویة، دارالحدیث، قم.



31

.	24 ، قم، چاپ دوم. صدرالدین شیرازى، محمد بن ابراهیم، )۱۳۶۱ش(، تفسیر القرآن اكلریم، بیدار

.	25 ىّل الله علیهم، مكتبة آیة  دّ ص ، محمد بن حسن، )۱۴۰۴ق(، بصائر ادلرجات فی فضائل آل محم صفار

الله المرعشی النجفی‌، قم، چاپ دوم.

.	26 طباطبایی، سید تقى، )۱۴۲۶ق(، مبانی منهاج الصالحین، منشورات قلم الشرق، قم. 

.	27 طباطبایـــى، محمدحســـین، )۱۳۹۰ق(، المیـــزان فی تفســـیر القرآن، مؤسســـة الأعلمـــی للمطبوعات، 

بیروت، چاپ دوم.

.	28 طبرسى، احمد بن على، )۱۴۰۳ق(، الإحتجاج عىل هأل اللجاج، نشر مرتضی، مشهد.

.	29 فـــی  البیـــان  مجمـــع  )1415ق(،  حســـن،  بـــن  فضـــل  طبرســـى، 

بيـــروت. للمطبوعـــات،  الأعلمـــي  مؤسســـة  القـــرآن،  تفســـیر 
.	30 طوسى، محمد بن حسن، )1373ش(، رجال الطوسی، مؤسسة النشر الإسلامي‌، قم، چاپ سوم.

.	31 كتـــب الشـــیعة و أصلوهـــم و أســـماء المصنّفیـــن و أصحاب  ___________________، )۱۴۲۰ق(، فهرســـت 

الأصول، مکتبه المحقق الطباطبایی، قم.
.	32 عیاشى، محمد بن مسعود، )۱۳۸۰ق(، تفسیر العیاشی، المطبعة العلمیة، تهران.

.	33 ، محمدحســـن، )۱۳۸۸ش(، ترجمه دراسات فی علم ادلرایه، دانشکده  کبر و صانعی‌پور غفاری، علی‌ا

اصول الدین، قم. 

.	34 ، )۱۴۲۰ق(، اتلفسیر اكلبیر )مفاتیح الغیب(، دار إحیاء التراث العربی، بیروت،  فخر رازى، محمد بن عمر

چاپ سوم.

.	35 ، تهران، چاپ دوم.  كاشانى، محمد بن شاه مرتضى، )۱۴۱۵ق(، تفسیر الصافی، مكتبة الصدر فیض 

.	36 قمى، على بن ابراهیم، )۱۴۰۴ق(، تفسیر اقلمی، دارالکتاب، قم، چاپ سوم.

.	37 كاشانى، فتح‌الله بن شكرالله، )1336ش(، منهج الصادقین فی لإزام المخالفین، كتاب‌فروشى اسلامیه، تهران. 

.	38 كشى، محمد بن عمر، )۱۴۰۹ق(، رجال اكلشی )إختیار معرفة الرجال(، مؤسسه نشر دانشگاه مشهد، مشهد.

.	39 كلینى، محمد بن یعقوب، )۱۴۰۷ق(، اكلافی، دارالکتب الاسلامیه، تهران، چاپ چهارم. 

.	40 ، )۱۴۰۳ق(، بحار الأنوار، دار إحیاء التراث العربی‌، بیروت، چاپ دوم. مجلسى، محمد باقر

.	41 محمدی ری‌شـــهری، محمد، )۱۳۹۰ش(، درآمدی بر تفسیر جامع روایی، مؤسسه علمی فرهنگی دار 

الحدیث، قم. 

.	42 مسعودی، عبدالهادی، )۱۳۹۵ش(، تفسیر روایی جامع )2(، مؤسسه علمی فرهنگی دارالحدیث، قم.

.	43 ثری الجامع، موسسه فرهنگى انتشاراتى التمهید، قم. معرفت، محمدهادى، )۱۳۸۷ش(، اتلفسیر الأ

.	44 ـــــــــــــــــــ، )۱۳۸۸ش(، ‌اتلمهید فی عمول القرآن، مؤسسه فرهنگی انتشاراتی التمهید، قم. 

ن(
حم

 الر
۱۷

ه و 
بقر

 ۲۶
ت 

 آیا
یل

ت ذ
وای

و ر
ی د

ورد
ه م

لع
طا

)م
ی 

عل
 ج

ی
سیر

 تف
ت

وایا
ص ر

خی
تش

ار 
هک

م را
کری

ن 
 قرآ

ت
 آیا

یح
صح

ل 
وی

ط تأ
واب

ض



ت قرآنی، سال 11/ شماره13/ پیاپی20/ بهار و تابستان 1402
صلنامه الاهیا

دوف

32

.	45 ـــــــــــــــــــ، )۱۳۹۴ش(، تأویل قرآن در رویکردها و اندیشهه‌ا، مترجم: حسن، خرقانی، انتشارات تمهید، قم. 

.	46 ـــــــــــــــــــ، )۱۴۱۸ق(، اتلفسیر و المفسرون فی ثوبه اقلشیب، الجامعة الرضویة للعلوم الإسلامیة، مشهد. 

.	47 مكارم شیرازى، ناصر و همکاران، )۱۳۷۱ش(، تفسیر نمونه، دارالكتب الإسلامیة، تهران، چاپ 10.

.	48 میرصادقـــی، محمدحســـین و همـــکاران، )1391ش(، درآمدی بـــر نقش غالیان در عمول ‌ و تفســـیر در 

حوزه عمد تحریف و تأویل آیات قرآن، مطالعات قرآن و حدیث، شماره 11، صص 135 - 158.
.	49 نجاشی، احمد بن على، )۱۳۶۵ش(، رجال النجاشی، مؤسسة النشر الاسلامی‌، قم، چاپ ششم.

.	50 نصیری، علی، )۱۳۸6ش(، رابطه مقتابل کتاب و سنت، پژوهشگاه فرهنگ اندیشه اسلامی، تهران.

.	51 نوری، حسین، )بی‌تا(، خاتمه مسدترک، مؤسسة آل البیت ؟عهم؟ لإحیاء التراث، قم. 

.	52 واسطی بغدادی، احمد بن حسین، )۱۳۶۴ش(، الرجال )لابن الغضائری(، دارالحدیث، قم. 


